
Interfaith Families: How to Communicate Effectively 

for Education and Family Happiness 

 
 

 

Fauzan Hidayatullah1,5, Savira Widya Puspitasari2, Rosnani Abdul Rahman3, Mulawarman4 

1,2 Universitas Negeri Makassar 
3 Universitas Sulawesi Barat 

4 Universitas Andi Sudirman 
5
 fauzan.hidayatullah@unm.ac.id 

 

ABSTRACT 

 

This study aims to describe effective communication patterns in interfaith families and their implications for 

education and household well-being. The background of the research is based on the phenomenon of 

interfaith couples who face challenges in building harmony, particularly in decision-making, child education, 

and the instillation of family values. The research method used is a qualitative approach with a case study 

technique on several interfaith couples in Makassar City. Data were collected through in-depth interviews, 

observation, and documentation, then analyzed thematically. The results show that effective communication 

characterized by openness, empathy, equality, and conflict management becomes an essential factor in 

creating harmony in interfaith families. Moreover, healthy communication plays a role in shaping inclusive 

family education, instilling values of tolerance, and supporting the growth of happiness within the household. 

The conclusion emphasizes that appropriate communication patterns can serve as a bridge to strengthen 

family education and maintain the emotional stability of interfaith couples. 

 

Keywords: family communication, interfaith, family education, household well being 

 

PENDAHULUAN  

Keluarga merupakan institusi sosial terkecil yang memiliki peran fundamental dalam 

pembentukan karakter, pendidikan nilai, serta pengembangan identitas anak sejak dini. Dalam konteks 

pendidikan keluarga, komunikasi berfungsi sebagai medium utama dalam proses internalisasi nilai, 

baik yang bersifat religius, moral, maupun sosial (Soelaeman, 2014).Komunikasi keluarga yang 

efektif akan memperkuat ikatan emosional antar anggota keluarga, meningkatkan kualitas pendidikan 

informal di rumah, serta mendorong terciptanya kebahagiaan rumah tangga (DeVito, 2017). Keluarga 

memainkan peran krusial dalam pembentukan karakter anak, sebagai lingkungan utama tempat nilai-

nilai, moral, dan norma pertama kali diperkenalkan dan diperkuat (Krys et al., 2021). Keluarga juga 

merupakan lingkungan pertama dan utama dalam kehidupan seorang anak, yang bertugas 

menanamkan nilai-nilai dan norma yang membentuk karakter dan perilaku anak (Milenkova & 

Nakova, 2023; Whitaker et al., 2022; Wijayanti, 2020). 

Di Indonesia, isu keluarga lintas iman muncul sebagai fenomena sosial yang kompleks. 

Pernikahan beda agama bukan hanya menantang legitimasi hukum dan norma masyarakat, tetapi juga 

menuntut pasangan untuk mengelola perbedaan yang bersifat mendasar, seperti nilai-nilai religius, 

pola pengasuhan, serta praktik ibadah. Kota Makassar sebagai salah satu wilayah dengan tingkat 

pluralitas agama dan budaya tinggi menghadirkan realitas unik, di mana pasangan lintas iman harus 

berhadapan dengan tekanan sosial sekaligus peluang untuk mempraktikkan nilai toleransi (Giddens, 

2013). Konteks sosial budaya dan hukum yang lebih luas juga berpengaruh signifikan terhadap 

dinamika keluarga lintas iman. Misalnya, di Indonesia, pernikahan lintas agama seringkali 

kontroversial karena norma agama dan hukum, sehingga pasangan harus menghadapi lanskap sosial 

dan hukum yang kompleks(Adil & Jamil, 2023). 

SPEKTRUM 
Jurnal Pendidikan Luar Sekolah 
http://ejournal.unp.ac.id/index.php/pnfi 
Jurusan Pendidikan Luar Sekolah  
Fakultas Ilmu Penadidikan 
Universitas Negeri Padang 
Sumatera Barat, Indonesia 
 
Volume 13, Nomor 4, November 2025 
DOI: 10.24036/spektrumpls.v13i4.135805 
 
 

mailto:fauzan.hidayatullah@unm.ac.id


431    SPEKTRUM 
Jurnal Pendidikan Luar Sekolah (PLS) 13 (4) 

Perbedaan iman dalam keluarga tidak selalu menjadi pemicu konflik, melainkan dapat 

menjadi sumber pembelajaran apabila pasangan mampu mengelola komunikasi dengan keterbukaan, 

kesetaraan, dan empati. Keluarga lintas iman memiliki dinamika yang kompleks, dengan tantangan 

eksternal berupa ketidaksetujuan masyarakat serta tekanan keluarga besar, dan tantangan internal 

berupa perbedaan nilai-nilai budaya dan keyakinan (Saepullah et al., 2020; Su, 2023). Apabila tidak 

dikelola dengan komunikasi yang efektif, stresor ini dapat mengganggu stabilitas hubungan. Namun 

dengan menerapkan pola komunikasi sosial dan transcendental (Saepullah et al., 2020), pasangan 

lintas iman dapat mengurangi potensi konflik dan meningkatkan kualitas hubungan. Keluarga lintas 

iman berpotensi menjadi model pendidikan pluralisme, di mana anak-anak belajar menghargai 

keragaman melalui praktik sehari-hari (Hurlock, 1999). 

Keluarga lintas iman juga dicirikan oleh kekuatan tantangan-tantangan yang akan di hadapi. 

Mereka sering mengembangkan wawasan dan keterampilan unik yang dapat berkontribusi pada 

masyarakat pluralis (S. K. Mehta, 2015). Identitas multikultural yang terbentuk dari penggabungan 

praktik keagamaan berbeda memberikan keuntungan moral, mempromosikan nilai toleransi, serta 

meminimalkan konflik (P. Mehta & Cox, 2021; Warner Colaner et al., 2023). Dengan rasa hormat, 

adaptasi, dan strategi komunikasi efektif, keluarga lintas iman dapat memupuk keharmonisan serta 

berkontribusi positif bagi masyarakat multicultural (Warner Colaner et al., 2023). Oleh karena itu, 

penting untuk memahami bagaimana pola komunikasi efektif dibangun dalam keluarga lintas iman 

agar mampu mengurangi risiko konflik sekaligus memperkuat stabilitas emosional rumah tangga  

(Edwards, 2021). 

Kajian tentang komunikasi keluarga lintas iman banyak dilakukan di Barat. Williams dan 

Lawler (2019) menekankan pentingnya komunikasi terbuka untuk mengurangi ketegangan dan 

meningkatkan kepuasan pernikahan. Edwards (2021) menunjukkan bahwa negosiasi identitas religius 

bergantung pada keterampilan komunikasi dan konsensus. Dalam komunikasi antarbudaya,  

(Gudykunst & Kim, 2023) menyoroti peran empati, adaptasi, dan toleransi. 

Di Asia Tenggara, kajian masih terbatas, cenderung fokus pada aspek hukum atau sosial 

(Kang, 2018). Penelitian di Indonesia banyak membahas dampak pernikahan beda agama pada hak 

sipil, pendidikan anak, atau legitimasi agama (Kurniawati & Arifin, 2015), tetapi jarang menyoroti 

komunikasi keluarga. Kajian yang ada pun lebih menekankan tantangan eksternal, bukan dinamika 

komunikasi internal (Edwards, 2021; M. L. Williams et al., 2019). 

Penelitian ini mengisi kekosongan tersebut dengan menelaah pola komunikasi pasangan lintas 

iman di Makassar, faktor pendukung dan penghambatnya, serta implikasinya terhadap pendidikan 

anak dan kebahagiaan rumah tangga. Secara teoretis, penelitian memperluas literatur komunikasi dan 

pendidikan keluarga lintas iman (Hurlock, 1999). Secara praktis, hasilnya diharapkan bermanfaat bagi 

konselor, lembaga pendidikan, dan pemerintah dalam penguatan keluarga multikultural, serta 

membangun narasi positif keluarga lintas iman sebagai agen toleransi. 

Penelitian ini menggunakan beberapa teori sebagai dasar analisis. Teori pendidikan keluarga 

menekankan peran keluarga sebagai school of values (Hurlock, 1999), sementara teori komunikasi 

interpersonal menyoroti keterbukaan, empati, kejelasan, dan kemampuan mendengarkan (DeVito, 

2017). Teori komunikasi antarbudaya menekankan adaptasi, toleransi, dan penerimaan perbedaan 

(Gudykunst & Kim, 2023). Selain itu, teori transformasi keluarga modern menegaskan pentingnya 

konsensus dan keterbukaan dalam keluarga kontemporer (Giddens, 2013). 

Penelitian terdahulu menunjukkan bahwa komunikasi egaliter meningkatkan stabilitas 

emosional pasangan lintas iman (R. Williams & Lawler, 2019), sementara Edwards (2021) menyoroti 

perannya dalam negosiasi identitas religius anak. Studi di Asia Tenggara juga menegaskan 

komunikasi sebagai faktor kunci dalam pernikahan beda agama (Kang, 2018), sedangkan penelitian di 

Indonesia lebih menekankan aspek hukum, sosial, dan pendidikan formal. Kebaruan penelitian ini 

terletak pada fokus komunikasi efektif dalam keluarga lintas iman di Makassar yang multikultural, 

dengan menyoroti implikasinya terhadap keharmonisan rumah tangga, pendidikan anak, dan 

pembentukan masyarakat pluralis yang toleran. 

 
METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus. Pendekatan ini 

dipilih karena sesuai untuk mengeksplorasi fenomena kompleks terkait pengalaman subjektif 



Fauzan Hidayatullah, Savira Widya Puspitasari, Rosnani Abdul Rahman, Mulawarman 432 
Interfaith Families: How to Communicate Effectively for Education and Family Happiness  

pasangan lintas iman dalam membangun pola komunikasi efektif. Studi kasus memungkinkan peneliti 

memahami konteks sosial dan budaya yang melingkupi pernikahan lintas iman secara lebih mendalam 

(Yin, 2018). 

Penelitian dilakukan di Kota Makassar, Sulawesi Selatan, sebagai salah satu wilayah dengan 

tingkat pluralitas agama yang tinggi. Pengumpulan data dilakukan selama enam bulan, mulai dari 

Januari hingga Juni 2023, agar peneliti memperoleh gambaran longitudinal mengenai dinamika 

komunikasi keluarga lintas iman. 

Populasi penelitian adalah pasangan suami istri lintas iman di Makassar. Pemilihan informan 

dilakukan dengan purposive sampling, dengan kriteria: (1) pasangan telah menikah minimal tiga 

tahun, (2) tinggal bersama sebagai keluarga inti, dan (3) bersedia menjadi informan penelitian. 

Berdasarkan kriteria tersebut, diperoleh lima pasangan lintas iman yang dijadikan subjek penelitian. 

Purposive sampling dipilih karena sesuai untuk penelitian kualitatif yang berfokus pada kedalaman 

data, bukan jumlah responden (Palinkas et al., 2019). 

Instrumen utama penelitian adalah peneliti sendiri sebagai human instrument, dengan dibantu 

pedoman wawancara semi-terstruktur, catatan observasi, serta dokumen pendukung (misalnya catatan 

harian, foto kegiatan keluarga, dan dokumen administrasi). Pedoman wawancara dirancang untuk 

menggali pengalaman komunikasi, pengambilan keputusan, pola pengasuhan, serta strategi resolusi 

konflik yang diterapkan oleh pasangan lintas iman (Creswell & Poth, 2018). 

Data dianalisis dengan metode analisis tematik mengikuti prosedur Braun & Clarke (2019). 

Tahapannya meliputi: (1) familiarisasi data dengan membaca transkrip wawancara dan catatan 

lapangan, (2) pemberian kode awal pada data relevan, (3) pengelompokan kode ke dalam tema-tema, 

(4) peninjauan dan pemurnian tema, (5) pendefinisian tema, dan (6) penyusunan laporan hasil 

penelitian. Analisis tematik dipilih karena fleksibel dan memungkinkan peneliti mengeksplorasi 

makna mendalam di balik pengalaman pasangan lintas iman. 

Penelitian ini menjunjung tinggi etika penelitian dengan menjaga kerahasiaan identitas 

informan melalui penggunaan nama samaran, serta memperoleh persetujuan (informed consent) 

sebelum proses wawancara dan observasi dilakukan. Partisipasi bersifat sukarela, dan informan dapat 

menghentikan keterlibatannya kapan saja tanpa konsekuensi. Peneliti juga menghormati nilai-nilai 

agama dan budaya yang dianut partisipan. Aspek validitas data diperkuat melalui triangulasi sumber, 

triangulasi metode, serta member check dengan mengonfirmasi temuan kepada informan (Noble & 

Heale, 2019). 

 

PEMBAHASAN 
Hasil penelitian ini mengungkapkan beberapa temuan utama mengenai pola komunikasi 

dalam keluarga lintas iman di Kota Makassar. Secara umum, pola komunikasi yang terbangun 

menekankan keterbukaan, dialog, dan musyawarah. Kedua belah pihak sepakat bahwa komunikasi 

terbuka merupakan kunci utama untuk mengelola perbedaan dan menjaga keharmonisan rumah 

tangga. Pola komunikasi yang digunakan cenderung berbentuk komunikasi egaliter, di mana suami 

dan istri memiliki kedudukan yang setara dalam pengambilan keputusan, khususnya terkait 

pendidikan anak dan pelaksanaan kegiatan keagamaan. Hal ini sejalan dengan teori komunikasi 

keluarga yang menekankan pentingnya kesetaraan dalam proses komunikasi  (DeVito, 2017). Salah 

seorang informan menegaskan: “Kalau ada perbedaan, kami bicarakan baik-baik. Semua harus 

diputuskan bersama, tidak ada yang lebih dominan.” 

Faktor Pendukung Komunikasi 
Temuan penelitian menunjukkan bahwa terdapat sejumlah faktor yang mendukung 

terciptanya komunikasi efektif dalam keluarga lintas iman. Pertama, adanya rasa saling menghargai 

keyakinan masing-masing pasangan, yang menjadi dasar penting dalam membangun hubungan 

harmonis. Kedua, keterampilan mendengarkan aktif yang ditunjukkan pasangan membantu mereka 

memahami sudut pandang satu sama lain dan mencegah kesalahpahaman. Ketiga, adanya komitmen 

kuat untuk menjaga keutuhan keluarga di atas perbedaan agama yang dimiliki. Informan menyatakan: 

“Saya tahu pasangan saya berbeda keyakinan, tapi kami berkomitmen keluarga harus tetap rukun.” 

Faktor-faktor ini mendukung pandangan Beebe (2015) yang menekankan bahwa komunikasi 

interpersonal yang didasari empati dan penghargaan dapat memperkuat kualitas hubungan. 



433    SPEKTRUM 
Jurnal Pendidikan Luar Sekolah (PLS) 13 (4) 

Faktor Penghambat Komunikasi 
Selain faktor pendukung, penelitian ini juga menemukan sejumlah penghambat komunikasi 

efektif. Tekanan dari keluarga besar merupakan salah satu hambatan yang sering muncul, terutama 

dalam hal pengambilan keputusan terkait anak. Seorang informan menyampaikan: “Keluarga besar 

kadang meminta anak ikut agamanya, dan ini membuat situasi jadi sulit.” Hambatan lain adalah 

stereotip sosial yang masih melekat pada pernikahan lintas iman, yang memunculkan stigma negatif 

dari masyarakat. Perbedaan pandangan dalam menentukan praktik keagamaan anak juga menjadi 

tantangan tersendiri. Hambatan-hambatan ini menunjukkan bahwa faktor eksternal memiliki pengaruh 

signifikan terhadap dinamika keluarga lintas iman  (Edwards, 2021). Namun demikian, sebagian besar 

pasangan mampu mengatasi hambatan ini melalui dialog rutin, kompromi, dan kesepakatan bersama. 

Komunikasi dalam Pendidikan Keluarga 
Penelitian ini juga menyoroti peran komunikasi dalam pendidikan keluarga. Pasangan lintas 

iman membangun pendidikan yang inklusif dengan menanamkan nilai toleransi, empati, dan sikap 

saling menghormati kepada anak-anak mereka. Anak-anak diperkenalkan pada dua tradisi keagamaan 

secara seimbang, tanpa dipaksa untuk memilih salah satu sejak dini. Seorang informan menuturkan: 

“Kami tidak memaksa anak untuk cepat memilih. Yang penting dia tahu dan menghargai dua-

duanya.” Lingkungan keluarga yang pluralis ini mendukung terciptanya proses pendidikan berbasis 

nilai, di mana perbedaan dijadikan sarana pembelajaran (Hurlock, 1999; Whitaker et al., 2022). 

Kepuasan Rumah Tangga 
Pasangan lintas iman yang mampu membangun komunikasi efektif melaporkan tingkat 

kepuasan rumah tangga yang lebih tinggi. Kebahagiaan tercipta ketika masing-masing pasangan 

merasa didengar, dihargai, dan memiliki kebebasan untuk mengekspresikan pandangan. Strategi 

pengelolaan konflik melalui kompromi dan solusi win-win terbukti membantu pasangan menjaga 

stabilitas emosional rumah tangga. Seorang informan menyampaikan: “Kalau ada masalah, kami cari 

jalan tengah. Tidak ada yang menang sendiri.” Temuan ini memperkuat konsep relational 

satisfaction yang menyatakan bahwa hubungan yang sehat ditopang oleh komunikasi yang terbuka, 

mendukung, dan penuh empati (Williams & Lawler, 2019). 

Interaksi dengan Keluarga Besar dan Lingkungan Sosial 
Hasil penelitian juga menemukan bahwa komunikasi dalam keluarga lintas iman tidak hanya 

berdampak pada hubungan suami istri, tetapi juga berpengaruh terhadap interaksi dengan keluarga 

besar dan masyarakat sekitar. Pasangan yang mampu berkomunikasi secara asertif dengan keluarga 

besar lebih berhasil menjaga keharmonisan sosial serta mengurangi potensi konflik eksternal. Seorang 

informan menegaskan: “Kami harus bisa menjelaskan ke keluarga besar supaya mereka tidak salah 

paham dengan pilihan kami.” Identitas multikultural yang terbentuk dari kehidupan keluarga lintas 

iman justru memberikan keuntungan moral dan mendorong terbentuknya nilai toleransi (S. K. Mehta, 

2015; Warner Colaner et al., 2023). Hal ini menunjukkan bahwa komunikasi efektif dalam keluarga 

lintas iman berfungsi ganda: menjaga stabilitas internal keluarga sekaligus memperkuat integrasi 

sosial dalam masyarakat multikultural. 

Secara keseluruhan, hasil penelitian ini menegaskan bahwa komunikasi efektif merupakan 

mekanisme utama untuk mengelola perbedaan iman, memperkuat kebahagiaan rumah tangga, dan 

menanamkan pendidikan toleransi pada anak sejak dini. Komunikasi efektif terbukti berperan penting 

dalam bentuk pendidikan kluarga yang inklusif. Pasangan lintas iman mengajarkan nilai toleransi, 

empati, dan saling menghormati melalui teladan sehari-hari. Pendidikan anak diarahkan agar anak 

memahami kedua tradisi keagamaan tanpa dipaksa untuk memilih secara dini. Hal ini menciptakan 

lingkungan belajar di rumah yang pluralis, Dimana perbedaan justru menjadi sarana pembelajaran 

nilai.  

Pasangan lintas iman yang mampu membangun komunikasi efektif melaporkan Tingkat 

kepuasan rumah tangga yang lebih tinggi. Kebahagiaan tercipta Ketika pasangan merasa didengar, 

dihargai, dan dapat mengekspresikan pandangan secara bebas. Pengelolaan konflik melalui 

pendekatan kompromi dan win-win solution menjadi strategi utama dalam menjaga stabilitas 

emosional rumah tangga.  



Fauzan Hidayatullah, Savira Widya Puspitasari, Rosnani Abdul Rahman, Mulawarman 434 
Interfaith Families: How to Communicate Effectively for Education and Family Happiness  

Penelitian ini juga menemukan bahwa peran komunikasi tidak hanya sebatas hubungan 

pasangan suami istri, tetapi juga memengaruhi interaksi dengan keluarga besar dan lingkungan sekitar. 

Pasnagan lintas iman yang mampu berkomunikasi secara asertif dengan keluarga besar lebih berhasil 

menjaga keharmonisan sosial dan mengurangi potensi konflik eksternal.  

Hasil penelitian di atas menunjukkan bahwa pasangan lintas iman di Kota Makassar 

cenderung menggunakan pola komunikasi egaliter, yaitu komunikasi yang menempatkan suami dan 

istri pada posisi setara dalam pengambilan keputusan. Temuan ini sejalan dengan teori komunikasi 

keluarga yang menekankan bahwa komunikasi yang terbuka, jujur, dan setara mampu meningkatkan 

kualitas hubungan interpersonal (DeVito, 2017). Keterbukaan dalam membicarakan perbedaan 

keyakinan menjadi bentuk komunikasi efektif yang dapat mengurangi potensi konflik, sebagaimana 

dikemukakan Gudykunst & Kim (2023) bahwa komunikasi antarbudaya yang efektif menuntut 

keterampilan mendengarkan aktif, empati, dan toleransi. 

Faktor pendukung komunikasi dalam keluarga lintas iman antara lain rasa saling menghargai, 

komitmen menjaga keluarga, dan keterampilan komunikasi interpersonal. Hal ini sejalan dengan 

pandangan Giddens (2013) yang menyatakan bahwa keluarga modern dibangun atas dasar konsensus 

dan keterbukaan, bukan semata-mata pada ikatan tradisional. Adapun faktor penghambat berupa 

tekanan keluarga besar dan stereotip sosial menunjukkan bahwa dinamika eksternal masih memiliki 

pengaruh signifikan terhadap kualitas komunikasi keluarga lintas iman. Namun, strategi kompromi 

dan diskusi rutin terbukti dapat menekan pengaruh negatif faktor eksternal ini. 

Komunikasi efektif dalam keluarga lintas iman terbukti mendorong terbentuknya pendidikan 

keluarga yang inklusif. Anak-anak dibesarkan dalam lingkungan yang menekankan nilai toleransi, 

saling menghormati, dan keterbukaan terhadap perbedaan. Temuan ini memperkuat teori pendidikan 

keluarga yang menempatkan keluarga sebagai school of values (Hurlock, 1999), di mana anak belajar 

langsung tentang nilai moral dan sosial melalui interaksi sehari-hari. Dengan kata lain, komunikasi 

efektif bukan hanya alat untuk menjaga keharmonisan pasangan, tetapi juga sarana pendidikan yang 

menumbuhkan karakter anak. 

Hasil penelitian menegaskan bahwa komunikasi efektif merupakan faktor kunci terciptanya 

kepuasan dan kebahagiaan rumah tangga. Pasangan yang mampu mengelola konflik melalui dialog 

terbuka dan solusi win-win merasakan stabilitas emosional yang lebih baik. Hal ini sejalan dengan 

konsep relational satisfaction dalam teori komunikasi interpersonal, yang menekankan bahwa 

hubungan yang sehat ditopang oleh komunikasi yang saling mendukung, penuh empati, dan terbuka 

(Beebe, 2015). Dengan demikian, komunikasi efektif dalam keluarga lintas iman tidak hanya 

mengatasi perbedaan iman, tetapi juga meningkatkan kualitas hubungan emosional pasangan. 

Temuan tambahan penelitian ini menunjukkan bahwa komunikasi efektif dalam keluarga 

lintas iman turut memengaruhi hubungan dengan keluarga besar dan lingkungan sosial. Pasangan 

yang mampu bersikap asertif dalam menyampaikan pandangan kepada keluarga besar lebih berhasil 

mempertahankan keharmonisan. Hal ini menegaskan bahwa komunikasi keluarga tidak berdiri sendiri, 

melainkan juga dipengaruhi oleh konteks sosial dan budaya. Dengan demikian, komunikasi efektif 

berfungsi ganda: menjaga keharmonisan internal keluarga sekaligus memperkuat integrasi sosial 

dalam masyarakat multikultural. 

 

KESIMPULAN  

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan, dapat disimpulkan bahwa: 

1. Pola komunikasi efektif dalam keluarga lintas iman di Kota Makassar ditandai oleh 

keterbukaan, dialog yang setara, dan musyawarah dalam pengambilan keputusan. Pola ini 

berperan penting dalam menjaga keharmonisan rumah tangga meski terdapat perbedaan 

keyakinan. 

2. Faktor pendukung komunikasi efektif meliputi rasa saling menghargai, empati, dan komitmen 

pasangan terhadap keutuhan keluarga. Sementara itu, faktor penghambat berasal dari tekanan 

keluarga besar, stereotip sosial, serta perbedaan pandangan dalam mendidik anak. 

3. Komunikasi efektif berimplikasi pada pendidikan keluarga yang inklusif, di mana anak 

belajar nilai toleransi, empati, dan penghargaan terhadap perbedaan melalui teladan orang tua. 

Hal ini menunjukkan bahwa keluarga lintas iman dapat menjadi ruang pendidikan karakter 

yang menumbuhkan sikap pluralis. 



435    SPEKTRUM 
Jurnal Pendidikan Luar Sekolah (PLS) 13 (4) 

4. Komunikasi efektif memberikan kontribusi signifikan terhadap kebahagiaan rumah tangga, 

khususnya dalam mengelola konflik melalui pendekatan kompromi dan solusi win-win, 

sehingga tercipta stabilitas emosional dan kepuasan hubungan. 

5. Peran komunikasi dalam keluarga lintas iman juga meluas ke ranah sosial, khususnya dalam 

menjaga hubungan dengan keluarga besar dan lingkungan. Komunikasi asertif membantu 

pasangan lintas iman mempertahankan keharmonisan dengan pihak eksternal. 

 

SARAN 

Penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan yang perlu dicermati. Pertama, jumlah 

informan terbatas hanya pada lima pasangan lintas iman di Kota Makassar, sehingga temuan 

belum dapat digeneralisasi ke konteks lain dengan latar belakang sosial budaya yang berbeda. 

Kedua, penelitian menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif, sehingga hasil lebih bersifat 

eksploratif dan interpretatif tanpa memberikan pengukuran kuantitatif terhadap tingkat 

kepuasan atau efektivitas komunikasi. Ketiga, data diperoleh terutama dari wawancara 

mendalam, yang meskipun kaya secara naratif, tetap rentan terhadap subjektivitas peneliti 

maupun informan. Selain itu, penelitian ini belum secara mendalam mengkaji peran anak 

sebagai pihak ketiga dalam komunikasi keluarga lintas iman, yang sesungguhnya dapat 

memberikan perspektif berbeda. 

Berdasarkan keterbatasan tersebut, penelitian berikutnya disarankan untuk: 

1. Melibatkan jumlah partisipan yang lebih banyak dan beragam dari berbagai daerah di 

Indonesia untuk memperluas cakupan temuan. 

2. Mengombinasikan metode kualitatif dengan kuantitatif (mixed methods) guna 

mengukur secara lebih objektif tingkat kepuasan pernikahan atau efektivitas pola 

komunikasi. 

3. Menggunakan perspektif longitudinal untuk meneliti perubahan pola komunikasi 

keluarga lintas iman dalam jangka waktu lebih panjang. 

4. Memperhatikan peran anak dan anggota keluarga besar dalam dinamika komunikasi, 

sehingga memberikan gambaran yang lebih komprehensif mengenai ekosistem 

komunikasi keluarga lintas iman. 

5. Membandingkan praktik komunikasi lintas iman di Indonesia dengan konteks negara 

lain yang memiliki tingkat pluralitas berbeda, sehingga dapat memberikan kontribusi 

dalam literatur internasional tentang komunikasi keluarga multikultural. 

DAFTAR RUJUKAN 

Adil, M., & Jamil, S. (2023). Interfaith Marriage in Indonesia: Polemics and Perspectives of Religious 

Leaders and Community Organizations. Religion and Human Rights, 18(1). 

https://doi.org/10.1163/18710328-bja10031 
Beebe, S. A. (2015). Interpersonal communication: Relating to other (8th ed., Vol. 1). Pearson. 

Braun, V., & Clarke, V. (2019). Reflecting on reflexive thematic analysis. Qualitative Research in 

Sport, Exercise and Health, 11(4), 589–597. https://doi.org/10.1080/2159676X.2019.1628806 

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing among five 

approaches (4th ed.). Sage Publications. 

DeVito, J. A. (2017). The interpersonal communication book (14th ed.). Pearson. 

Edwards, M. (2021). Interfaith marriages and the negotiation of religious identity. Journal of Family 

Studies, 27(4), 523–540. https://doi.org/10.1080/13229400.2019.1672205 

Giddens, A. (2013). (2013). The transformation of intimacy: Sexuality, love, and eroticism in modern 

societies. Stanford University Press. 

Gudykunst, W. B., & Kim, Y. Y. (2023). Communicating with strangers: An approach to intercultural 

communication (4th ed.). NY: Routledge. 

Hurlock, E. B. (1999). Child development (6th ed.). NY: McGraw-Hill. 



Fauzan Hidayatullah, Savira Widya Puspitasari, Rosnani Abdul Rahman, Mulawarman 436 
Interfaith Families: How to Communicate Effectively for Education and Family Happiness  

Kang, C. (2018). Interfaith marriage in Southeast Asia: Challenges and communication strategies. . 

Asian Journal of Social Sciences, 46(2), 87–104. https://doi.org/10.1163/15685314-04602003 

Krys, K., Capaldi, C. A., Zelenski, J. M., Park, J., Nader, M., Kocimska-Zych, A., Kwiatkowska, A., 

Michalski, P., & Uchida, Y. (2021). Family well-being is valued more than personal well-being: 

A four-country study. Current Psychology, 40(7). https://doi.org/10.1007/s12144-019-00249-2 

Kurniawati, D., & Arifin, N. (2015). Strategi Pemasaran Melalui Media Sosial dan Minat Beli 

Mahasiswa. Jurnal Simbolika, 1(2), 193–198. 

Mehta, P., & Cox, A. (2021). At home in the academic library? A study of student feelings of 

“Homeness". New Review Of Academic Librarianship, 27(1), 4–37. 

Mehta, S. K. (2015). Chrismukkah: Millennial Multiculturalism. Religion and American Culture: A 

Journal of Interpretation, 25(1). https://doi.org/10.1525/rac.2015.25.1.82 

Milenkova, V., & Nakova, A. (2023). Personality Development and Behavior in Adolescence: 

Characteristics and Dimensions. Societies, 13(6). https://doi.org/10.3390/soc13060148 

Noble, H., & Heale, R. (2019). riangulation in research, with examples. . Evidence-Based Nursing, 

22(3), 67–68. https://doi.org/10.1136/ebnurs-2019-103145 

Palinkas, L. A., Horwitz, S. M., Wisdom, J. P., Green, C. A., Duan, N., & Hoagwood, K. (2019). 

Purposeful sampling for qualitative data collection and analysis in mixed method 

implementation research. . Administration and Policy in Mental Health and Mental Health 

Services Research, , 42(5), 533–544. https://doi.org/10.1007/s10488-013-0528-y 

Saepullah, U., Sinaga, O., & Zulkarnain, F. (2020). Multicultural communication in interfaith families 

in Indonesia. International Journal of Innovation, Creativity and Change, 12(11). 

Soelaeman, M. (2014). Pendidikan keluarga. Remaja Rosdakarya. 

Su, T. (2023). Challenges and stressors in intimate intercultural relationships: A systematic research 

synthesis. In Personal Relationships (Vol. 30, Issue 2). https://doi.org/10.1111/pere.12489 

Warner Colaner, C., Atkin, A. L., Elkhalid, A., Minniear, M., & Soliz, J. (2023). Communication in 

interfaith and multiethnic-racial families: Navigating identity and difference in family 

relationships. Journal of Social and Personal Relationships, 40(6). 

https://doi.org/10.1177/02654075221137317 

Whitaker, R. C., Dearth-Wesley, T., Herman, A. N., van Wingerden, A. S. N., & Winn, D. W. (2022). 

Family Connection and Flourishing Among Adolescents in 26 Countries. Pediatrics, 149(6). 

https://doi.org/10.1542/peds.2021-055263 

Wijayanti, U. T. (2020). Factors Affecting Early Marriage in Central Java Province. Randwick 

International of Social Science Journal, 1(2). https://doi.org/10.47175/rissj.v1i2.61 

Williams, M. L., Dhoest, A., & Saunderson, I. (2019). Social media, diffusion of innovations, morale 

and digital inequality: A case study at the University of Limpopo Libraries, South Africa. 

Library Hi Tech. https://doi.org/10.1108/LHT-12-2018-0192 

Williams, R., & Lawler, M. (2019). Communication strategies in interfaith marriages. Journal of 

Communication and Religion, 42(3), 125–143. 

Yin, R. K. (2018). Case study research and applications: Design and methods (6th ed.). Sage 

Publications. 

  

 

 

 

 

 

 


